
 
 

 

یدا در اندیشه معاصر عربی  صورت بندی  ساخت شکنی در
 05/10/3140تاریخ دریافت:                                                                                           1ملک آباد یگیب یهاد

 08/12/1403تاریخ پذیرش:                                                                                                                           
 چکیده

شکنی ژاک دریدا، فیلسوف و ناقد فرانسوی، در بندی و بازنمایی ساختآنچه در این مقاله بدان پرداخته شده، صورت
شده بندی ارائهگانه صورتاین مقاله با روشی اسنادی و تحلیلی به انواع سهقلمرو عربی جهان اسلام است. 

زمان به کلیات خوانش متفکران مربوط به هر طیف نیز اشاره نموده است. شکنی در قلمرو عربی پرداخته و همساخت
گرانه و نقدی شکنی در میان موافقان و مخالفان توانسته است بازتاب وسیعی داشته باشد. ظرفیت روشنساخت
شکنی از جمله نقاط مهمی است که سبب تمایل متفکران عرب بدان شده و در همان حال، فضای تخریبی و ساخت

بندی های گذشته، به ارائه یک طیفبندیها با آن شده است. در این مقاله، ضمن بیان طیفمعناگریز آن سبب مخالفت
های های گذشته را دارد، لیکن به تکمیل نقصانبندیاط قوت صورترسد ضمن آنکه نقجدید اقدام شده که به نظر می

 .ها نیز پرداخته استآن
 .شکنی، قلمرو عربی، دیگری، متن، ژاک دریداساخت ها:کلیدواژه

 
  

                                                      
 m@gmail.co12h.beygi :تهران قاتیواحد علوم و تحق یدانشگاه آزاد اسلام ،یگروه جامعه شناس  اریاستاد. 1

 علمی پژوهشینامه دو فصل
 مطالعات اندیشه معاصر مسلمین

 1404بهار و تابستان ، و یکم بیستش ، مهدیازسال 
 89ـ  114صفحات 

 

 Studies Of Muslim Contemporary 
Thought  

Year. 11, No. 21 

Spring and Summer 2025 

P 89-114 

 

 



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

90 

 مقدمه و بیان مساله
 1۷۹8های مؤثر میان غرب مسیحی و قلمرو عربی در حمله ناپلئون به مصر در سال اولین مواجهه

صورت مبدأ تحولات شود و بهعنوان آغاز عصر جدید عربی نام برده میبود. معمولًا از این حمله بهمیلادی 
شود. از آن زمان تاکنون همواره این پرسش در زبان و ضمیر متفکران عرب حضور داشته است نگریسته می

به پرسش اصلی  ؟ این پرسش که از آن«ماندگی اعراب و مسلمانان چیستراز پیشرفت غرب و عقب»که 
 .های گوناگونی دریافت داشته استشود، پاسخنهضت و جنبش عربی نام برده می

نشینی، تحقیر و استعمار ذیل جنبش یا رفت از وضعیت حاشیهمجموعه اقدامات فکری برای برون
ار خواهد جهان عرب را از وضعیتی که در آن قرشود. رنسانس عربی مینهضت و یا رنسانس عربی طرح می

دارد به وضعیت مطلوب برساند، لیکن انتقال از وضعیت فعلی به وضعیت مطلوب همواره در افق ذهن 
های جزئی داشته، لیکن جهان عرب اندیشمندان عرب بوده اما هنوز محقق نشده است و هرچند موفقیت

 .ای خود را حفظ کرده استهمچنان وضعیت حاشیه
ها رمز عبور از سش نهضت داده شده است؛ برخی پاسخهای گوناگونی به پربا این وصف، پاسخ

صورت استعماری که هنوز استعمارش به« دیگری»بینند و همان وضعیت فعلی را در پناه بردن به غرب می
ها ها در قلمرو عربی. برخی پاسخکارگیری آنهای او و بهکنند؛ اخذ یافتهپنهان ادامه دارد را پناهگاه معرفی می

تاوردهای غرب، دغدغه حفظ هویت بومی و عربی خود را نیز دارند و بر همین اساس ضمن اخذ دس
ها هم به نقد مدرنیته و دستاوردهای غربی دهند. برخی پاسخهای خود را در این راستا ارائه میپاسخ

رون ارائه ای را در رابطه با درون و بیپردازند و هم به نقد سنت بومی؛ یعنی هرچند به ظاهر نقد دوگانهمی
شکنی غربی بوده که ساخت« دیگری»دهند، لیکن در تحلیل نهایی خاستگاه نقدهایشان محصول همان می

 .هاستهای اصلی آنیکی از خاستگاه

 ساخت شکنی 
های نقد یکی از رویکردهای فکری متأخر غربی است که از بنیان (Deconstruction) شکنیساخت

نامه به »شکنی، در ریدا، فیلسوف الجزایری ـ فرانسوی، مبدع ساختشود. ژاک دمدرن قلمداد میپست
شکنی نه نقد است، نه گوید ساختداند، تا حدی که میترجمه این اصطلاح را دشوار می« دوست ژاپنی

دربارۀ آن گریزان است، زیرا این نسبت را از رسوبات « است»تحلیل و نه روش. اساساً دریدا از استعمال 



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

91 

)دریدا، « چه چیزی نیست؟»داند. اگر کسی بخواهد آن را توصیف کند، باید بگوید نتی میمتافیزیک س
 «دیفرانس»ترین اصطلاح دریدا راز این صعوبت را بگشاید: (. شاید اساسی63ـ62، صص 2000

(différance). سازد تا از مقصودش حکایت کند. دیفرانس ترکیبی ابداعی و نامرسوم است که دریدا برمی
ن اصطلاح دو رکن دارد: تفاوت و تعویق. هر چیزی پیوسته در حال متفاوت شدن با خود و دیگران است و ای

گیری هر نوع رسد نتیجه این امر عدم شکل(. به نظر می126افتد )همان، ص همواره کلیتش به تعویق می
کند که در آن تصلب، فراهم می گرایی و ... است و این نتیجه فضایی رامرکز، ادعای کلی، معنای نهایی، مطلق

شکنی است که توجه متفکران عرب های ساختبازد و شاید همین ویژگیتحقیر، حاشیه، اولی و ... رنگ می
وگو با گذشته و سنت آیند و هم در گفتبیرون می« دیگری»کند؛ زیرا هم از هیمنه را به سوی خود جلب می

 .شوندییابند و اساساً مقتدر موضعیت برابری می
آنچه مقصود این مقاله است، طبیعتاً دریدا و قلمرو فارسی نیست و از این جهت بر قلمرو عربی تمرکز 

شکنی نگاشته شده و ها و مقالات فراوانی که در حوزه ساختنامهشده است. در قلمرو عربی، در کنار پایان
ر که درباره دریدا تولید شده اشاره تطلبد، به برخی کارهای جدیها خود مقالی جداگانه میاحصای آن

الحداثه و ، علی حرب؛ هکذا اقرأ مابعد التفکیک، عبدالله الغذامی؛ الخطیئه و التکفیر :شودمی
اسس ، عادل عبدالله؛ التفکیکیه؛ اراده الاختلاف و سلطه العقل، عبدالوهاب المسیری؛ مابعدالحداثه

 .، محمد احمد البنکیدریدا عربیا ، محمد سالم سعدالله؛الفلسفیه لمابعد البنویه
های گوناگون نیز فکر وی مورد توجه قرار گرفته در زبان فارسی، در کنار ترجمه برخی آثار دریدا، از جنبه

ترین عنوان یکی از مهمشکنی بهای که به بازتاب ساختاست. نگارنده در زبان فارسی به متن یا مقاله
افزایی رو ضرورت دارد که به منظور هماخته باشد وقوف نیافته و از اینرویکردهای حاضر در قلمرو عربی پرد

 .وگو میان قلمرو عربی و فارسی، ادبیات این حوزه تولید شودو گفت
شکنی در قلمرو عربی چگونه هاست که ساختشود، پاسخ به این پرسشآنچه در این مقاله دنبال می

توان ارائه داد؟ و دیگر اینکه شکنی در قلمرو عربی میختهایی از حضور سابندیظهور یافت و چه صورت
ها، شود؟ برای پاسخ به این پرسششکنی دریدا نزد متفکران عرب چگونه بازنمایی میطور کلی ساختبه

شود و در ذیل هر طیف به آراء شده توسط پژوهشگران عرب بیان میگانه مطرحهای سهبندیابتدا طیف
 .بندی نگارنده و مباحث تکمیلی خواهد آمدشود و در ادامه، طیفآن پرداخته می اندیشمندان مرتبط با



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

92 

  یعرب قلمرو ساخت شکنی در

دربارۀ »و « نوشتار و تفاوت»، «آوا و پدیدار»سه اثر معروف خود، یعنی  1۹6۷دریدا در سال 
شد تا متفکری باید سپری میرا منتشر کرد و همین امر باعث شهرت او گردید. طبیعتاً مدتی « گراماتولوژی

در فضای فکری فرانسه، حضور خود را در قلمروهای دیگر، از جمله قلمرو عربی، ظاهر سازد. تا پیش از 
طور خاص در آثار دو تن از اندیشمندان عرب فضایی وجود دارد که ترجمۀ آثار دریدا در قلمرو عربی، به

شکنی دریدا تمرکز داشته باشند. احمد علی سعید، اختشکنی نزدیک است، بدون آنکه بر سبسیار به ساخت
، دو تن از متفکرانی هستند که 1۹42در سوریه، و کمال ابودیب، متولد  1۹30معروف به ادونیس، متولد 

ها نظریۀ ادبی است. ادونیس شاعر بوده، لیکن از شکن هستند و خاستگاه فکری و عملی آناساساً ساخت
« الثابت و المتحول»مدرن است. رسالۀ دکتری او به نام متفکران موسوم به پستهای تأثیرگذار بر شخصیت

و در دانشگاه قدیس یوسف لبنان نگاشته شد. ادونیس  1۹۷3که بعدها در چهار جلد منتشر شد، در سال 
داند که به متن توجه دارد؛ متن را ثابت دانسته و معنای را در چارچوب فرهنگ عربی، فکری می« ثابت»
پذیرد و یا ، فکری است که یا اساساً مرجعیت متن را نمی«متحول»دارد. منظور از احدی برای آن منظور میو

سازد. بنابراین فرهنگ ثابت همان فرهنگ کند، لیکن با تأویل، آن را با واقع سازگار میآنکه به متن توجه می
رهنگ متحول، فرهنگ تأویل و عقل و گیرد و فمحور بوده که مشروعیت خود را از مشروعیت متن میمتن

طور خاص متن وحی را حاضر طور کلی فرهنگی است که متن در آن مرجعیت ندارد. ادونیس، ثابت و بهبه
محور باعث تبعیت، تقلید و رکود کند. فرهنگ ثابت و متنمحور معرفی میمطلق در همۀ حالات فرهنگ متن

 .(21ـ13، صص 1۹۷3)ادونیس،  و فرهنگ متحول، فرهنگ ابداع و نوآوری است
منعکس شده است. او « الکتاب»شکنانۀ ادونیس در تألیف او با عنوان تردید اوج طغیان ساختبی

شکنی از نبوت و گفتمان طور خاص به ساختنهد. وی در این نوشته بههمانند انبیا نوشتۀ خود را کتاب نام می
گوید. او امر مقدس و متعالی شدۀ گفتمان وحی سخن میپنهان« دیگری  »پردازد و صریحاً از کشف وحی می

کید میرا نه خداوند  گفتمان وحی، که جسد انسان معرفی می کند اگر وحی گوش سپردن به منشأ کند و تأ
 .(1۷6، ص 2005الهی وحی باشد، اکنون باید به جسم خویش گوش فرا داد )حرب، 

دریدا در قلمرو عربی، آثار متفکرانی نظیر ادونیس و  هایبا این وصف، پیش از حضور رسمی نوشته
های فکری عربی شکنی را مهیا نموده و ذهن و زبان محیططور کلی فضای پذیرش ساختکمال ابودیب به



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

93 

 .شکنی آشنا کرده بودرا با روح ساخت
جمۀ دانست؛ سالی که در آن، تر 1۹80شکنی را باید سال نقطۀ عطف آشنایی قلمرو عربی با ساخت

فی »، «النقد المزدوج»عربی سه اثر از آثار عبدالکبیر الخطیبی، متفکر مغربی، منتشر شد. این سه اثر، یعنی 
شکنی دریدا ایفا کردند و این ، نقش مهمی در توجه به ساخت«الاسم العربی الجریح»و « الکتابه و التجربه

لان بارت نیز بود و نزد آن دو جایگاه رفیعی تأثیر از آن جهت بود که الخطیبی خود مورد توجه دریدا و رو
نگاشت، خود را در « الاسم العربی الجریح»ای که بر کتاب داشت. شایان ذکر است رولان بارت در مقدمه

منتشر  1۹۹5که در سال « أحادیه اللغه الآخر»اموری مدیون و وامدار الخطیبی دانست و دریدا نیز در کتاب 
 .(114، ص 2005خطیبی در ضمن این کتاب پرداخت )البنکی، شد، به بیان برخی آراء ال

طور مستقیم و غیرمستقیم شکنی در قلمرو عربی در دهۀ هشتاد قرن بیستم ادامه یافت و بهعرضۀ ساخت
الکتابه »ها آثار خود دریدا بودند، منتشر شد. کاظم جهاد شکنی، که برخی از آنهایی در باب ساختترجمه

نمود، مصر، که در زمینۀ نقد ادبی فعالیت می« فصول»ترجمه نمود و مجلۀ  1۹88سال  را در« والاختلاف
توان به بازنویسی و بازنشر برخی آثار شکنی منتشر ساخت که میای از مقالات را دربارۀ ساختمجموعه

 .کریستوفر نوریس، ادوارد سعید و کریستوفر تبلر در این زمینه اشاره کرد
های دریدا در قالب و بسیاری از نوشته« المهماز»، «مواقع»، «اطیاف مارکس»، «صیدلیه افلاطون»

تألیف ساره کوفمان و روجیه « مدخل الی فلسفه جاک دریدا»های کتاب و مقاله ترجمه و منتشر شد. کتاب
همین  اثر ویلیام رای نیز در« معنی الادبی من الظاهراتیه الی تفکیکیه»اثر نوریس و « التفکیکیه»لابورت، 

شکنی را فراهم نمود. در همین راستا، میجان الرویلی ایام به عربی ترجمه شد و اسباب آشنایی بیشتر با ساخت
قضایا »را منتشر نمود و در سال بعد کتاب « دلیل الناقد الادبی»به همراه سعد البازغی کتاب  1۹۹5در سال 

شکنی و رویکرد دریدا زاویۀ نقد ادبی به معرفی ساخت را نگاشت. او در این دو کتاب از« نقدیه ما بعد البنویه
که سه تن از پژوهشگران برجستۀ عرب، یعنی « معرفه الآخر»که این دو اثر، در کنار کتاب طوریپرداخت، به

عبدالله ابراهیم، سعید الغانمی و عواد علی، در دهۀ نود منتشر نمودند، نقش مهمی در معرفی دریدا در این 
ردند. نقطۀ عطف مهم دیگر در این دوره، یعنی اواخر دهۀ هشتاد و اوایل دهۀ نود، حضور جدی برهه ایفا ک

شکنی بود. حرب با رویکرد خاصی که به علی حرب، فیلسوف و ناقد لبنانی، در مباحث ساخت
ای از تألیفات را دربارۀ مسائل مهم فکری جهان اسلام و غرب عرضه نمود که شکنی داشت، مجموعهساخت



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

94 

کدام از متفکران عربی که با رویکرد شکنی بسیار تأثیرگذار بود. اساساً هیچدر ترویج و طرح ساخت
 .اندشکنی همخوان هستند، به اندازۀ حرب در آن ممارست فکری و جدیت نداشتهساخت

نقد ترین آثار در زمینۀ حرب از پرارجاع« الممنوع و الممتنع»و « نقد الحقیقه»، «نقد النص»گانۀ سه
کند و شکنی معرفی میمعاصر عربی است. حرب در آثارش صراحتاً خود را منتسب به دریدا و ساخت

شکنی کند و با توجه به طبیعت ساختصبورانه بسیاری از قضایای فکری معاصر را بر اساس آن خوانش می
نقد »ای به نام ه و دورهکه تمرکز زیادی بر متون دارد، حرب نیز بر آثار اندیشمندان مطرح عرب متمرکز شد

، تعین «نقد نقد»یا « نقد النص»رسد با او این دوره، یعنی را در فکر عربی معاصر گشود. به نظر می« النص
 .مدرن دانستتوان آن را معادل نقد پستجدی پیدا نمود و می

آن را باید اوج شکنی و طرح آن به آنچه گفته شد محصور نماند؛ در دهۀ نود، که البته تعامل با ساخت
ای از آثار توسط متفکران عرب منتشر شد که همگی به نحوی تعامل و مواجهه با دریدا معرفی نمود، مجموعه

شکنی بودند. برخی آثار مصطفی ناصف، عبدالعزیز حموده و عبدالوهاب المسیری در درگیر مسئلۀ ساخت
را در نقد « المرایا المعقره»و « ایا المحدبهالمر»این ایام قابل توجه بودند. عبدالعزیز حموده دو کتاب 

شکنی و ساختارگرایی نگاشت و توجهات بسیاری را متوجه دریدا نمود. ورود المسیری در نقد دریدا ساخت
 .شکنی فراهم ساختای برای آشنایی با ساختنیز زمینۀ گسترده

شکنی در مباحث ساختعلاوه بر این نقاط عطف، باید به مساهمت طیف وسیعی از متفکران عرب 
توان به آثار مصطفی ناصف، اشاره کرد که اکثراً در دهۀ پایانی قرن بیستم محقق گردید. در این باره می

عبدالسلام بنعبدالعالی، بختی بن عوده، محمد نورالدین افایه، فتحی التریکی، عبدالعزیز بن عرفه، هاشم 
شکنی در قلمرو هرچه بیشتر باعث رونق و ترویج ساخت صالح، کاظم جهاد، علی الشرع و ... اشاره کرد که

شکنی، مانند مطاع صفدی، حسن حنفی، اسامه خلیل، سعد عربی شد. در کنار این، مخالفان ساخت
شکنی شدند. ارائۀ طور مضاعفی سبب طرح و متعاقب آن آشنایی با ساختعبدالرحیم البازغی و ... نیز به

شکنی از واژۀ جمان و اندیشمندان عرب در آثار مربوط به ساختحدود بیست معادل عربی توسط متر
، «الاختلاف»شکنی در قلمرو عربی است. خوبی گویای میزان توجه به ساختخود به« دیفرانس»
و ... از جمله « الاخترجلاف»، «الفارق»، «فرق التأجیل»، «الاختلاف المرجاء»، «المباینه»، «المغایره»

، ص 2005ت که توسط متعاطیان این حوزه ارائه شده و قابل تأمل است )البنکی، ای اسهای عربیمعادل



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

95 

1۷6). 

  یشکن ساخت حضور از یهابندفیط

بندی که در رابطه با نحوۀ مواجهۀ متفکران شکنی، به سه طیفتر حضور ساختمنظور رصد عینیبه
بندی اول از ام خواهد شد. طیفبندی جدیدی اقدعرب معاصر با آن است اشاره شده و سپس به بیان طیف

 .احمد عبدالحلیم عطیه، دیگری از محمد سالم سعدالله و آخری از محمد احمد البنکی است
 بندی اولطیف

آمده است. عطیه « جاک دریدا و التفکیک»بندی از احمد عبدالحلیم عطیه است که در کتاب این طیف
بندی متفکران داند و در ذیل جریان فلسفی به تقسیممی حضور دریدا را در دو عرصۀ بزرگ فلسفه و نقد ادبی

کند. در جریان فلسفی شش نوع مواجهه بیان اقدام نموده و همین رویه را دربارۀ جریان ادبی هم دنبال می
 :شده است

عبدالکبیر الخطیبی، عبدالسلام بنعبدالعالی و  :نشدنیشکنی و اختلاف رامهویت و ساخت .1
اند. از نظر شکنی پرداختهاویۀ مباحث فلسفی هویت به تعامل با ساختنورالدین افایه از ز

انگیزی است و حال آنکه همواره الخطیبی، جهان عربی در عمق خود حاوی تعدد و تکثر شگفت
خواهد های فراتاریخی این تناقضات درونی و تکثر نادیده گرفته شوند. او میتلاش شده با اندیشه

کید میشکنی را ابزار و چساخت کند نخستین ارچوبی برای خوانش جوامع عربی قرار دهد و تأ
نظر کرده و بپذیریم که این گام در این باره آن است که از اندیشۀ هویت خالص و ناب عربی صرف

 .(40، ص 2010هویت به سبب تعدد و تناقض درونی از درون شکافته شده است )عطیه، 
گوید که در آن  واحد هم باید مفاهیم تولیدشدۀ ای سخن میدر این راستا، الخطیبی از نقد دوگانه

شکنی قرار گیرند و هم محور هستند، مورد ساختشناختی غربی، که سوژهشناسی و نوشتار جامعهجامعه
(. در یک ارزیابی 45ـ44شناسی تولیدشده توسط جوامع عربی واسازی شوند )همان، صص معرفت و جامعه

کید می شکنی غربی داریم و در این شکنی همانند ساختکند ما هم نیاز به یک ساختکلی، الخطیبی تأ
میان باید به پرسش از هویت و اختلاف پرداخت؛ همان سؤالی که در فرهنگ عربی ـ اسلامی نادیده و ملغی 

 .(48شده است )همان، ص 
به عربی ترجمه نمود. شاید  عبدالسلام بنعبدالعالی در حقیقت اندیشۀ الخطیبی را ادامه داد و آثار او را



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

96 

یکی از عوامل عدم شیوع الخطیبی در قلمرو عربی، نگارش کتب وی به زبان فرانسوی و حضور او در خارج 
کنند و از قلمرو عربی باشد و البته این عامل در همۀ اندیشمندانی که در فضای اجتماعی عربی زیست نمی

ای به های خود توجه ویژهبدالسلام بنعبدالعالی در نوشتهشود. عنگرند نیز دیده میاز دور به قضایا می
شکنی دارد. او خواهان تجدیدنظر در میراث خارج از فلسفۀ حضور است و در این اختلاف، هویت و ساخت

باره از مفهوم اصل و تطابق پرهیز نموده و بر آن است که باید اساس تطابق و هویت خالص متزلزل شود. 
مجاوزه »و « ثقافه الاذن و ثقافه العین»، «الفلسفه السیاسه عند»، «هیدغر ضد هیغل» ،«التراث و الهویه»

شکنی نگاشته شده است )همان، صص از جمله آثار اوست که در فضایی ملهم از ساخت« المتافیزیقا
 .(54ـ52

و گرایش  پردازدهایی دربارۀ هویت، اختلاف و فلسفۀ مدرنیته مینورالدین افایه نیز به نگارش کتاب
رغم تفاوت در دهد. ارزیابی کلی عطیه از این سه متفکر آن است که آنان علیزیادی به الخطیبی نشان می

 .(5۷بیان، بسیار به هم نزدیک بوده و در یک جریان قابل ارزیابی هستند )همان، ص 
کید  کند کهدر این بخش، عطیه به علی اوملیل و فتحی التریکی اشاره می :اختلاف و تنوع .2 تأ

 .برندشکنی بهره میبیشتری بر بحث تنوع و مشروعیت آن دارند و در این راستا از ظرفیت ساخت
محمد ارکون و هاشم صالح از متفکرانی هستند که  :شکنی عقل و متافیزیک اسلامیساخت .3

برند. البته ارکون از طیف وسیعی از شکنی در بررسی عقل و متافیزیک اسلامی بهره میاز ساخت
کند، لیکن از شناسی، نیز استفاده میشناسی و زبانهای علوم انسانی جدید، مانند انسانظرفیت
شکنی نیست. هاشم صالح نیز که متأثر از شکنی هم متأثر است، اما ممحض در ساختساخت

شکنی در نقد متافیزیک را مورد ارکون بوده و آثار او را به عربی ترجمه کرده است، ظرفیت ساخت
شکنی، به سبب آنکه دهد، لیکن در عین حال به این نکته التفات دارد که ساختجه قرار میتو

نتوانسته است وارد زندگی واقعی و حیات اجتماعی شود، همچنان در دایرۀ فلسفه محصور مانده 
 .(۷8است )همان، ص 

بن عرفه  زیکاظم جهاد و عبدالعز ،یاز مطاع صفد هیعط :یاز عقل غرب یشکننقد و ساخت .4
اند. البته بهره برده یغرب کیزیدر نقد عقل و متاف یشکنکه از ساخت کندیم ادی یعنوان کسانبه
 هی(. عط8۷اندک است )همان، ص  اریو بس ستیگسترده ن یاز عقل غرب یشکننقد و ساخت نیا



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

97 

 یشکنبه نقد ساخت زین «هیکیالتفک یال هیمن الوجود»و اثر  یالکرد یاز محمدعل نجایدر ا
تأمل  یباشد، جا یشکنخود ساخت یشکنخاستگاه او در نقد ساخت نکهیاما ا پردازد؛یم

منسوب  یشکنکه به ساخت داندیم یحرب را از کسان یعل ه،یعط شکنانه:ساخت خوانشدارد
رو، حرب  نیدارد. از ا یو غرب یشکنانه را در ارتباط با متون عربممارست ساخت نیشتریبوده و ب

 نکهیدارد: اول ا گرانیبا د یاست که چند تفاوت اساس یعرب یشکنخاص در ساخت ۀدیپد کی
شکن اقدام ساخت یهااسلام به خوانش یایاو ناظر به حل مسائل و معضلات جهان عرب و دن

مسائل جهان عرب و لمس مشکلات به خوانش  انیدر م ستیبه سبب حضور و ز اً یثان کند،یم
 کنند،یم یو مسائل آن را بررس کنندیم ستیز یکه در خارج از قلمرو عرب یو با کسان پردازدیم

جهان عرب دارد  یدر مسائل فکر یایحرب پرکار بوده و حضور جد ثاً کاملًا متفاوت است، ثال
را خوانش  یمتن ایاو واقعه  کهیطوربه د؛یگویمختار خود م کردیبه رو یاز وفادار وستهیو پ
 .دیبرآ زیآن ن یشکنر صدد ساختمگر آنکه د کند،ینم

 
مورد بحث و  «یگرید» یۀرا از زاو یشکنساخت لیو اسامه خل ی: حسن حنفیگریو د یشکنساخت

گاه ادیفر نیرا آخر یشکندر علم الاستغراب، ساخت ی. حنفدهندینقد قرار م قبل از کنار رفتن  ییاروپا یآ
گاه ریتطه یراب یسلب یهاگزاره قیاز طر ینوساز کیو آن را  کندیم یآن معرف تیواقع یپرده از رو  یآ

 تیکردن ماهمشخص یبرا لهیوس نیروست که بهتر نیو از ا کندیقلمداد م انهیمرکزگرا یهابیاز آس ییاروپا
 یشکنساخت انیم ییهاشباهت ،یشکننقد ساخت رغمیعل یاست. حنف یسلب یهاگزاره ،یشکنساخت

و غرب  یاسلام یهادر تمدن یعطف قاطهر دو ن نکهیو آن ا شود؛یخود قائل م« و تجدد راثیم»و پروژه 
گاه ای ییتمدن اروپا انیپا یشکنهستند. ساخت یحیمس از  یاآغاز مرحله« و تجدد راثیم»و  ییاروپا یآ

ماست و او  «یگرید» یاز نگاه حنف یشکنگونه که ساختاست. همان یـ اسلام یتحولات تمدن عرب
نگاه را دارد.  نیهم زین لیکند؛ اسامه خل لیتحل یگرید نخود آ ییرا در قلمرو معنا «یگرید» نیا کوشدیم

 یشکن. او ساختداندیم یقابل بررس «یگرید»را نه سرنوشت ما بلکه در قلمرو خود آن  یشکنساخت زیاو ن
 یهارا در نوشته یهودی-یو بازتاب خروج قوم عبر دهدیقرار م یابیمورد ارز یهودیرا در قلمرو لاهوت 

)همان، ص  دهدیلقب م یدر بابل اختلاف و چنددستگ یهودیاسقف  کیو او را  کندیم یریگیپ دایدر



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

98 

106.) 
شکنی در حوزۀ فکری ـ فلسفی، اکنون به بندی اول و پس از بررسی بازتاب ساختدر ادامۀ بیان طیف

شود. عبدالله الغذامی، ناقد عربستانی، از اولین کسانی در قلمرو عربی اشاره میبازتاب آن در حوزۀ نقد ادبی 
او از اولین آثاری است « الخطیئه و التفکیر»شکنی را در عرصۀ نقد ادبی به کار گرفت. کتاب است که ساخت

توجه به منتشر شد و در  1۹85شکنی و با الهام از آن نگاشته شد. این کتاب در سال که در حوزۀ ساخت
 .شکنی مؤثر بود، هر چند نقدهای زیادی را نیز برانگیختساخت

، بر این معادل پا «التفکیکیه»کند و برخلاف معادل ترجمه می« التشریحیه»شکنی را الغذامی ساخت
را نیز منتشر نمود. شاکلۀ اصلی کارهای او همان تمرکز بر ادبیات و نقد ادبی « تشریح النص»فشارد و می

داند. نظم از الغذامی ایدۀ گراماتولوژی دریدا را یادآور امام عبدالقاهر جرجانی و دعوت به نظم او میاست. 
شناسی آن است و در این نگاه جرجانی یکپارچگی و تعاون امور بلاغی جمله با نحو آن برای تأسیس زیبایی

 .شودراستا توجهی به مدلولات نمی
بیشتر از هر چیز دیگری جلب توجه کرده است. از نظر او، مفهوم برای الغذامی  traceیا « رد»مفهوم 

در ادبیات اهمیت زیادی دارد و گویا همان سحر بیانی است که در ادبیات عرب به آن اشاره شده است. « رد»
ب شود، نه به تمامه وجود دارد و نه به تمامه غایای از حضور و غیاب یافت میاثر یا رد از آنجایی که در زمینه

شود، لیکن در عمق متن جاری است و تأثیرگذاری است؛ همچون سحر است که به وسیلۀ حس درک نمی
 .(51ـ50، صص 2006کند )الغذامی، می

گونه است، کتابت و نوشتار خالص نیز یافت شود و بلکه شبحاز آنجایی که اثر یا رد خالص یافت نمی
ای حامل حجم متراکمی از آثار جود دارد. هر کلمه و جملهشود؛ بلکه در هر متنی اثری از متون دیگر ونمی

های آن را در متن، که معجونی از متون است، به واسطۀ عبارتی تاریخ گذشته و همۀ زیباییدیگران است و به
توان دریافت کرد و این چیزی است که الغذامی در نگاه همین نگاه اثرگونه به متن و بینامتنیت می

 .(53نماید )همان، ص ر و متن و تکرار آثار و متون تشخیص داده و بدان اقبال میشکنی به اثساخت
گردد که در آن گذشته و حال شکنانه به مثابه یک خوانش مفتوح و آزاد میبا این وصف، قرائت ساخت

گرفته و  شود که از همۀ متون نشئتآمیزند و متن به مثابه یک رابطۀ فرهنگی میو امر قدیم و جدید در هم می
 .(110، ص 2010متون بسیاری را در ضمن خود دارد )عطیه، 



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

99 

توان به عبدالله ابراهیم، ناقد عراقی، اشاره کرد که او نیز در حوزۀ نقد ادبی علاوه بر عبدالله الغذامی، می
شکنی و شکنی است. ابراهیم از اولین کسانی است که در قلمرو عربی به شرح ساختدر تعامل با ساخت

را در سال « التفکیک: الاصول و المقولات»طور مستقل پرداخت. او در این باره کتاب عاد و مقولات آن بهاب
شکنی در قلمرو عربی تبدیل های مرجع در مطالعات مربوط به ساختنگاشت که به یکی از کتاب 1۹۹0

ای متعارف است و نه ناقد به شد. عبدالله ابراهیم در این کتاب بر این رأی است که دریدا نه فیلسوف به معن
 .(111گر است که به نگاه فکری و تاریخی مجهز است )همان، ص معنای رایج، بلکه او یک قاری و خوانش

گونه که المعارفرا منتشر نمود؛ نوشتاری دایره« المطابقه و الاختلاف»ابراهیم در ادامه کتاب 
المرکزیه »صورت جداگانه نیز منتشر شده، زای این اثر که بهای از تألیفات او را در بر دارد. یکی از اجمجموعه

شکنی به بیان مرکزگرایی غربی از گذشته تا به حال است که با الهام از نقد مرکززدایانه ساخت« الغربیه
مطلق و خالی از شوائب « من»مرکزی با عدم توجه به تاریخ، به ایجاد یک پردازد. از نگاه ابراهیم، غربمی

کند. از نظر او این رویه خود ترسیم می« دیگری»پرداخته و بدین منظور یک صورت مغشوش از  تاریخی
تواند تناقضاتی که در عمق این شود و نقد است که میمی« دیگری»باعث تولید یک ایدئولوژی طردکننده 

شود که بر تعدد جر میتمرکز وجود دارد را برملا سازد. نقد تمرکز و مرکزگرایی به تولید یک هویت فرهنگی من
 .(10، ص 1۹۹۷و تفاوت مبتنی بوده و نگاه تاریخی دارد )ابراهیم، 

بیند. نه شکنانه نمیرا ملایم با رویکرد ساخت« دیگری»و « خود»از این رو، ابراهیم اشکال مطابقت با 
راین کسانی که بناب«. دیگری»هویت بسته و نهایی دارد که این همانی و مطابقت داشته باشد و نه « من»

شکنی و بینند، در قلمرو ادبیات ساختغربی شوند و ترقی را غربی شدن می« دیگری»خواهند مطابق با می
شکنی او همچون یک مرکززدایی و گیرند. با این وصف، از نگاه ابراهیم، دریدا و ساختاختلاف جای نمی

 .(315نقد درونی هویت و فکر غربی قابل ارزیابی است )همان، ص 
 بندی دومطیف

کنندگان و شکنی در قلمرو عربی، آن را از رهگذر قبولبندی خود از حضور ساختسعدالله در طیف
اند، شامل شکنی اقبال نموده و آن را به کار گرفتهای که به ساختدهد. عدهناقدانش مورد بررسی قرار می

را نپذیرفته و با آن وارد گفتگوی عبدالله الغذامی، عبدالله ابراهیم و علی حرب هستند. در میان ناقدان که آن 
اند، مطاع صفدی، محمد مفتاح، سامی مهدی، سعد عبدالرحمن البازغی و عبدالعزیز الحموده نقدی شده



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

100 

شکنی و نوع اند. سعدالله به طور خلاصه به نگاه هر کدام از موافقان و مخالفان به ساختبرشمرده شده
 .گیرندموافقان و سپس ناقدین مورد بررسی قرار می کند. در اینجا ابتدامواجهۀ آنها اشاره می

 شکنیموافقان ساخت
بندی اول نیز اشاره شد، الغذامی در میان کسانی ارزیابی گونه که در طیفهمان :عبدالله الغذامی .1

شکنانه را شکنی دارند. الغذامی هدف از تحلیل ساختشود که رویکرد ایجابی به ساختمی
کند. علاوه بر این، الغذامی وشتار و نفی ثانوی بودن کتابت عنوان میدر ن« رد»جستجو و حس 

کند؛ زیرا چنانچه افتد نیز استقبال میشکنی اتفاق میاز دگرگونی رابطۀ سبب/مسبب که در ساخت
ای به طور قطعی و نهایی از هم جدایی ندارند، به طوری در فصل گذشته اشاره شد، هیچ دوگانه

و دیگری فرع و ثانوی قرار بگیرد و سبب/نتیجه هم از آن جمله است. به نظر که یکی اصل و اولی 
ای مجازی شود که رابطۀ میان آن دو، رابطهشکنی از دوگانۀ سبب/نتیجه باعث میالغذامی، ساخت
 .(188، ص 200۷باشد )سعدالله، 

ای ، بلکه با آن رابطهاگر رابطۀ میان سبب و نتیجه مجازی باشد، آنگاه مؤلف نیز نه خالق و سبب متن
مجازی خواهد داشت و این امر راه را برای بینامتنیت و حضور اثرگونۀ کلمات و جملات در متن هموار خواهد 

 .(54، ص 2006نمود )الغذامی، 
شکنی و ارائۀ آنها در قالب شناسی و ساختالغذامی در ادامه به سوی تلفیق سه نگاه ساختارگرایی، نشانه

ای است ماند و فرضیهکند. از نظر سعدالله، کار الغذامی همانند یک جسد بدون روح میم مییک نظریه اقدا
که کارکردی ندارد؛ زیرا یک برساختۀ غیر اصیل بوده که از سه جریان غیر بومی اقباس شده است )سعدالله، 

 .(188، ص 200۷
ت را به جای مطابقت شکنی در صدد است تفاوابراهیم در اقبال به ساخت :عبدالله ابراهیم .2

بنشاند و همین انفتاح بر تفاوت، مشخصۀ اصلی پروژۀ فکری اوست. نقد از نگاه او یک ممارست 
ادبی بوده که غایت آن تحلیل متون ادبی و استنطاق آنها و سپس تحویل آن به یک ممارست فکری 

را نشان داده و به رود این است که مظاهر فرهنگی است و آنچه از این ممارست فکری انتظار می
شکنی آنها بپردازد و ضمن آن، تناقضات درونی و آثار آنها را در فکر و معرفت هویدا سازد. ساخت

های کند، همۀ نظامیابد و در ضمن آن حقیقت نیز تغییر میابراهیم با اشاره به اینکه عقل تطور می



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

101 

یم بر این مبنا به نقد مرکزگرایی داند. ابراهشکنی میشده فکری و غیرفکری را قابل ساختتأسیس
کید میگفتمان غربی می « دیگری»وگوی برابر با گفتمان کند نقد عربی باید به یک گفتپردازد و تأ

را از صورت هژمونیک خارج سازد؛ نقد خود در کنار « دیگری»غربی خود روی آورد و فرهنگ آن 
 .(18۹بودگی منجر شود )همان، ص تواند به گسترده شدن مجال تفاوت و دیگر نقد دیگری می

شکنی فقط از جانب کند پذیرش ساختحرب به عنوان یک متفکر ناقد تأکید می :علی حرب .3
کسانی امری سلبی و مطرود است که خود را پاسدار عقاید دانسته و از امپریالیسم معنا و 

المحجوب و فاش شکنی کشف کنند. از نگاه حرب، کار ویژۀ ساختدیکتاتوری حقیقت دفاع می
هایی که ادعای عقلانیت دارند و ساختن امور نهانی است و در این راستا ابعاد لامعقول گفتمان

 .گرددشوند، رسوا میای که به واسطۀ آن کلمات و مصطلحات به کار گرفته میشیوۀ سحرگونه
توان ود که میششکنی در رویکرد حرب به یک نسخۀ جدید بومی تبدیل میاز نگاه سعدالله، ساخت

یا « تفکیک»کند که نباید فریب کلمۀ تعبیر کرد. حرب در این باره اشاره می« شکنی حربیساخت»از آن به 
را خورد؛ زیرا این اصطلاح از اصطلاحاتی است که با بیشترین بدفهمی و التباس همراه بوده « شکنیساخت»

شکنی دریدا کند که یک امر مهم در ساختمی شکنی اشارهاست. او در راستای ارائۀ نسخۀ خود از ساخت
شکنی مسکوت عنه است و آن بازترکیب و ساختن است. با این وصف، به نظر حرب ما معنایی را ساخت

شکنی دریدا، خود کنیم تا معنای دیگری را تولید کنیم و این امر، یعنی هویدا ساختن مسکوت عنه ساختمی
 .(15۹، ص 2004شکنی است )حرب، شکنی از ساختتفکیک تفکیک یا ساخت

شکنی صرفاً گریزد که ساختدر حقیقت از این امر می« شکنیشکنی از ساختساخت»حرب با این 
شکنی را در رویکرد تخریب و نابودی و عدمیت محض باشد و بدین وسیله وجه ایجابی و سازندۀ ساخت

کید میخود برجسته می ای برای عیان شکنی را وسیلهانش، ساختکند روش او در نقد و خوسازد. او تأ
دهد. اوهام فریبنده، سازوکارهای لامعقول، هاست قرار میساختن آنچه در ورای افکار و امثال و ممارست

جویانه و استبدادی از جمله های سلطههای غیرمنطقی، استراتژیها و ممارستهای پنهان، فعالیتبازی
دارد. از نظر حرب، با شکنی از آنها پرده برمیود دارند و ساختاموری هستند که در ورای افکار وج

شود. به عبارتی، شکنی اندیشه از پرستش اصول و مبانی و دیکتاتوری حقیقت و سلطۀ متون آزاد میساخت
داند؛ یعنی حقیقت از علیای انتزاعی خود خارج شده و به سازی حقیقت میشکنی را انسانیحرب ساخت



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

102 

 .(1۹0ـ18۹، صص 200۷شود )سعدالله، بدیل میامری انسانی ت

 یشکن ساخت مخالفان

نوع هجوم  کیآنهاست و  یایفرود آوردن افکار مطلق از عل یشکنساخت ،ی: از نگاه صفدیصفد مطاع .1
را  یشکنساخت یمطلق دارند. صفد تیحقان یاست که ادعا یایروش یهاها و چارچوبپروژه ۀبه هم

به  نیا ،یشکنساخت کندیو اشاره م کندیم یمعرف یهمان نیو ا تیراندن منطق هو هیبه حاش یبرا یالهیح
 یجهت نقد صفد نی. از اکندیطلب م یمعقول یشناسگونه روش چیرا بدون ه تیبردن منطق و هو هیحاش
 زبانیفرانسو یفضا رایز کند؛یم تیحکا یشکندر ارتباط با ساخت یدانست که از جو فرانسو ینقد دیرا با

 سازدیرا برم یایخود، اوهام نقد یهایزکه با با داندیم ییرا وارث نامشروع ساختارگرا یشکنهم ساخت
 (.1۹1نگر را مخدوش سازد )همان، ص را نقد و گفتمان مطلق ییمرکزگرا خواهدیم لهیو بدان وس

ک ،یمفتاح: مفتاح، ناقد مغرب محمد .2 مختلف و  لاتیتأو یهر متن یشکناز نگاه ساخت کندیم دیتأ
متن را  یشکن. از نگاه او، ساختندینمایرا لغو م گرید یبرخ ،یکه بعض یبه طور کندیرا قبول م یمتناقض
 یو نه حت کندیم تیو متن نه از مرجعش حکا رودیآن هم از دست م یانیکه بافت ب ییتا جا سازدینابود م

خارج نموده  جیامر متن را از متن مصطلح و را نید. ادار تیگونه حکاخوانش عتیطب کیاز خودش، بلکه از 
 ازیرا همچون پ یشکنمتن از نگاه ساخت توانیوصف، م نی. با اسازدیآزاد و مفتوح وارد م ییهایو به باز

است که پوست  نیقابل توجه ا ۀ. نکتشودیتمام نم گاهچیهدر نظر گرفت که پوست کندن آن  یمیضخ اریبس
 .افتدیلذت اتفاق م یبلکه صرفاً برا قت،یکه منظور همان متن است، نه به قصد وصول به حق از،یپ نیکندن ا

 ،«میالشعر القد اءیمیس»به  توانیو متن است که م لیتأو ۀنیدر زم یآثار متعدد یمفتاح دارا شودیم اشاره
 یشکنبر ساخت یو ینقدها ۀاشاره نمود، که عمد «انیمجهول الب»و  «لیو التأو یالتلق»، «النص هینامید»

 آمده است. «انیمجهول الب» یعنیاو  ریکتاب اخ نیدر هم
شکنی، خویش را در درون بافت نقدی مهدی، ادیب و ناقد عراقی، همانند خود ساخت :سامی مهدی .3

کند. مهدی با شکنی میپردازد؛ به عبارتی، آن را ساختدهد و از درون به نقد آن میشکنی جای میساخت
آید و از شکنی را بیان کرده و درصدد تخریب آنها از درون بر میهای سستی و ضعف ساختن کار کانونای

شکنی را نیز نشان دهد. مهدی در نقد کلام دریدا در های فلسفی و الهیاتی ساختکوشد زمینهطرفی می
کید د معرفی میشکنی را چیزی غیر از فلسفه و روش تحلیل و نق، که ساخت«نامه به دوست ژاپنی» کند، تأ



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

103 

ای از اصطلاحات و مفاهیم دارای شکنی منظومۀ به هم پیوستهرغم این ادعای دریدا، ساختکند علیمی
گیرد و دارای سازوکارهایی است که خاصیت روشی دارند. از این رو آنچه با ملاحظۀ صبغۀ فلسفی را به کار می

کید میکه خود دریدا اعلام می شود، غیر از آن چیزی استشکنی فهمیده میساخت کند کند. مهدی تأ
های متعارف آن رها ساخته و آن را در کلاف سردرگم استعارات و تأویلات شکنی حقیقت را از ضمانتساخت
شکنی را فلسفۀ شک مطلق، نابودی همۀ معانی و به عبارت دیگر یک سازد. مهدی در ادامه، ساختوارد می

خواهد از عقل انتقام داند که میکند و در پایان آن را یک استراتژی غیر اخلاقی میگرایی فکری معرفی میپوچ
 .(1۹2بگیرد )همان، ص 

شاره می شیوها شعری فراوان، آثار متعددی در زمینۀ نقد و  های نقد جدید دارد که شود مهدی در کنار آثار 
اشــاره « آفاق نقدیه»و « الشــفاهیه الی الکتابه الثقافه العربیه من»، «افق الحداثه و حداثه النمط»توان به می

 .پردازدشکنی میشکنی از ساختاو به طور خاص به ساخت« تفکیک التفکیک»نمود. مقالۀ 
شکنی را یک تحول غیرقابل اجتناب در البازغی، ناقد اهل عربستان، ساخت :سعد عبدالرحمن البازغی .4

ای باوری صورت یگانهکند. از نظر او، عدمگرایی معرفی میعدمنزاع فلسفی تمدن غربی بین متافیزیک و 
کید می کند اگر متافیزیک باور به معنا است که فرهنگ غربی معاصر بدان اطمینان یافته است. البازغی تأ

شکنی انسان را به جهان گرایی است. از نگاه وی، ساختباوری توجه به زبان و کلاف سردرگم متنباشد، عدم
سازد که از همۀ انواع عقلانیت متعارف و کلاسیک گریزان است. البازغی به کارگیری روش وارد می متونی

ای که داند؛ زیرا در هر صورت بخشی از مضامین فلسفیشکنی در قلمروهای غیرغربی را سخت میساخت
 .(1۹3یابند )همان، ص شکنی بر آنها مبتنی است، نیز انتقال میساخت

اصطلاحات  یرا منتشر نمود و در آن به معرف «یالناقد الادب لیدل»کتاب  یلیالرو جانیبه همراه م یالبازغ
 یشکنساخت یکتاب در معرف نیپرداخت. ا یغرب یفکر یکردهایرو ریدر کنار سا یشکنو مقولات ساخت

 ۀآثار دربار نیترپرارجاعاز  یکیبه  یعرب یدانشگاه یهاطیداشته است و در مح ینقش مهم یدر قلمرو عرب
و نقد  لیتحل یدر راستا زیرا ن« ماوراء المنهج»کتاب  یالبازغ ن،یشده است. علاوه بر ا لیتبد یشکنساخت
 نگاشته است. یشکنساخت

است.  یدر قلمرو عرب یشکناز ناقدان مهم ساخت یکی ،یحموده، ناقد و متفکر مصر حموده: زیعبدالعز  .5
 یانقش برجسته ،«هیخروج من الت»و « المقعره ایالمرا»، «المحدبه ایالمرا» یعنیاو با نگارش سه کتاب مهم 



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

104 

است که او به  نیدر ا یشکناختنقادان س ریکرده است. تفاوت حموده با سا فایا ینقد معاصر عرب ۀنیدر زم
به نقد  یاژهیتوجه و اشیفکر یهاتیعالو در اکثر ف پردازدیجانبه به نقد آن مصورت گسترده و همه

 دارد. ییدر کنار ساختارگرا یشکنساخت
)حموده،  زیمتمرد بر همه چ داند؛یم یکلمه، متمرد و طاغ یقیحق یرا به معنا یشکنساخت حموده

که بر شک استوار است،  داندیم یخاستگاه فلسف کیرا از  یشکنساخت یاستراتژ ی(. و24۹، ص 1۹۹۷
نظام و سلطه  دو طر طرفهکیثابت و  یهاها، خوانشبه نقد سنت یشک فلسف نیاز ا یشکنساخت روانیاما پ
را که  یلی(. حموده بد306است )همان، ص  یکه مبنا همان شک فلسف یدر حال کنند،یم ریتعب

به  یو آزاد نه بازگشت سوژه به محور وجود، بلکه دادن مجوز دهد،یدر ارتباط با متون ارائه م یشکنساخت
 (.1۹4، ص 200۷)سعدالله،  داندیارائه متن خود م یهر خوانشگر برا

 سوم یبندفیط
اما  دهد،یارائه نم نیشیپ یهایبندمیمشابه تقس یمشخص یبندمیخود تقس یبندفیدر ط یالبنک

. به کندیم انیب یفیاند، در قالب توصموضع گرفته یشکنرا که در قبال ساخت یاز کسان کیهر  کردیرو
 است. یشکننسبت به ساخت یموضع خاص انگریب فیهر توص گر،یعبارت د

 مفرط: ییتکثرگرا کیبه مثابه  یشکنساخت .1
متن، زبان  نهی. ناصف در زمداندیمفرط م ییتکثرگرا یرا نوع یشکنساخت ،یمصر بیناصف، اد یمصطف

، «و التواصل ریاللغه و التفس» ،«دیالجد لادیاللغه والبلاغه و الم»به  توانیدارد که م یو بلاغت آثار متعدد
 یادب هیاشاره کرد. او در نظر «ثیالنقد الحد یف یمشکله المعن»و « الوجه الغائب»، «خصام مع النقاد»

ناصف  یاست. نقدها یمنطق سمیویتی( بوده که خود متاثر از پوز18۹3-1۹65) چاردزی.ا. ریآ ریتحت تأث
 یاهیاست که نظر یعیاوست و طب ینقد هیو نظر چاردزیعمدتاً متاثر از مباحث ر یشکنو ساخت دایدربر 

 (.253، ص2005 ،یدر تضاد باشد )النبک یشکنبه طور مؤکد با ساخت ،یستیویتیپوز کردیبا رو
 ینقد ادب یالحاد در حق معرفت قلمداد کرده و آن را برا یرا نوع یشکنراستا، ناصف ساخت نیا در

که حرمت زبان را نقض  داندیم یرا خطر یشکنساخت گر،یاو در مواضع د نی. همچنداندیمضر م یعرب
 یگذارعتیشر یاهگون نکه،یضمن ا برد؛یم نیرا از ب فیحقوق و وظا شهیاند ،یو همانند باد تند کندیم

 (.255)همان، ص شودیدر آن مشاهده م زیپنهان ن



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

105 

 :ختیر یب یساز واژگون کیبه مثابه  یشکنساخت .2
اشاره شد. از  یشکنحموده نسبت به ساخت زیعبدالعز ینقد کردیدوم به طور اجمال به رو یبندفیط در

 ختیریمخدوش و ب یسازواژگون کیاست که آن را  نیا یشکنحموده به ساخت ینگاه کل ،ینگاه البنک
 تیقوت و درا ق،ناصف است، اما از نظر عم یتر از مصطفگسترده. خاستگاه نقد حموده کندیم یابیارز

 (.26۹)همان، ص ردیگیاز ناصف قرار م ترنییپا یادر مرتبه
من النقد الجدید الی »شکنی بسیار متاثر از آرت برمان و کتاب او حموده در نقدهای خود بر ساخت

شکنی را برگرفته از آراء برمان در این و ساختاست، به طوری که برخی، نگاه او به ساختارگرایی « التفکیک
 .(2۷4دانند )همان، صکتاب می

 :شکنی به مثابه یک پایانساخت .3
شکنی را شکنی این است که او ساختارزیابی کلی البنکی از رویکرد عبدالوهاب المسیری در قبال ساخت

شانه و سوژه. با آنکه المسیری را باید در داند؛ پایانی بر همه امور، از زبان گرفته تا معرفت، نیک پایان می
بندی گذشته نقش و جایگاه او در نقد شکنی دانست، اما در دو طیفترین ناقدان ساختزمره مهم

شود؛ زیرا میزان مساهمت شکنی مغفول مانده است و از این جهت یک ضعف برای آنها محسوب میساخت
 .توان او را نادیده گرفتست که نمیقدر گسترده اشکنی آنالمسیری در مسائل ساخت

نکتۀ قابل توجه دربارۀ رویکرد نقدی المسیری، در مقایسه با سایر رویکردهای نقدی مانند مصطفی ناصف 
شود. نقد المسیری متوجه مراحل و حموده، این است که نقد او از یک خاستگاه تمدنی و اسلامی ارائه می

شکنی از نگاه او این شود و راز پایان بودن ساختتم میشکنی خفکری غرب جدید است که به ساخت
کند )همان، شکنی را گام آخر حرکت زنجیروار غرب جدید معرفی میاست که المسیری ساخت

کید میتوان معادل دورۀ موسوم به پستشکنی را می(. از نظر او ساخت286ص کند مدرن دانست. او تأ
شکنی و کلیت و عقلانیت است و تفاوت میان ساخت ای مخالفمدرن، اندیشهکه اندیشۀ پست

مدرنیته مدرنیته همانند تفاوت نظریه و کاربست آن است. از نظر وی، نگاه و نظریۀ فلسفی همان پستپست
 .(28۷شود )همان، صشکنی روش اجرای این نظریه محسوب میاست و ساخت

گرایی صلب و شمارد که عبارتند از: مادییدر این راستا، المسیری دو مرحله برای تمدن غرب جدید برم
داند که در آن همه گرایی سیالی میشکنی را مرحلۀ مادیگرایی سیال و جزئی. وی ساختشامل، و مادی



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

106 

گیرد ، در پیش می«اثر»و « رد»ای سیال و متغیر، همانند چیز از کلیت، شمول و ثبات افتاده و رویه
داند؛ می« انزلاقیه»شکنی را بهترین معادل عربی برای ساخت (. از این رو،36، ص2010)المسیری، 

 .اصطلاحی که از مادۀ لغزش و عدم سکون و ثبات حکایت دارد
العلمانیه الشامله »، «دفاع عن الانسان»، «الحداثه و مابعدالحداثه»المسیری در آثار مختلف خود، مانند 

، به نقد کلی تمدن غرب و رویکرد معرفتی و «لخفیهید ا»و « علمانیه تحت المجهر»، «و علمانیه الجزئیه
شکنی، را مورد نقد و طور خاص مرحلۀ پایانی سیر تمدن غرب، یعنی ساختپردازد و بهفلسفی آن می

 .دهدبررسی قرار می
 :شکنی به مثابه عبورساخت .4

در مباحثی مانند مسئلۀ شود. بنعبدالعالی در این بخش از متفکر مغربی عبدالسلام بنعبدالعالی نام برده می
طور خاص دریداست. تمرکز ویژه میراث، ترجمه، تألیف و اختلاف، متأثر از فیلسوفان مرکززدای غرب و به

بنعبدالعالی بر مقولۀ ترجمه، در راستای طرح کلی او یعنی عبور از متافیزیک قابل ارزیابی است. از نگاه او، 
توان سخن از مخدوش با اصل و نفی اختلاف نیست؛ ولذا میماهیت ترجمه ابزاری است و به جهت مطابقت 

بودن متافیزیک شمولی و کلی راند. از این جهت، بنعبدالعالی بر مقولۀ ترجمه و رابطۀ آن با مشروعیت 
 .(302-303، ص200۷شود )بنکی، اختلاف متمرکز می

کید می شکنی دریدایی ندارد و خاستگاه کند، اما ارتباط وثیقی با ساختبنعبدالعالی هرچند بر اختلاف تأ
التراث و »، «هیدغر ضد هیغل»شود. آثار او مانند فکری او تا دولوز، فوکو، بارت و هایدگر هم کشیده می

 .مبتنی بر پذیرش و تثبیت مقولۀ اختلاف هستند« اسس الفکر الفلسفی المعاصر»و « الهویه
 :شکنی به مثابه درز و پرز لباسساخت .5

عربی، « زئبر»نگرد. او با استفاده از مادۀ شکنی را همچون پرز لباس میاقد سوری، ساختکمال ابودیب، ن
برد. زئبر و زئبریه ماهیتی شبیه دیفرانس دریدا دارند؛ زیرا معنایی نهایی و نام می« زئبریه»شکنی به از ساخت

شود که نه هست و نه نیست، میشده و گسترده در قوامیس عربی ندارند. گاه از زئبر به درز جامه یاد تثبیت
 .بلکه وضعیتی از تردد حضور و غیاب دارد

زئبر اگر به معنای پرز هم باشد، همان مسئله وجود دارد: پرز هم ثبات و قراری ندارد، هم وجود دارد و هم 
ای است و او برد. این واژه به معنای جیوهرا نیز نام می« زئبقیه»گویا وجود ندارد. در مقابل، ابودیب واژۀ 



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

107 

پذیرد، ولی در سطح کلمه این ویژگی را میشکنی و سیال بودن معنا و عدم تناهی آن را در سطح متن ساخت
نامد. این برخلاف دریداست که تردد حضور و غیاب و می« زئبقیه»کند؛ از این رو رویکرد خود را نفی می

 .داند و هم در متنبه عبارتی اثرگونه بودن را هم در نشانه و کلمه جاری می
متن قابل قبول است و عملًا در نشانه و کلمه قابل با این وصف، ارجاء معنا از نگاه ابودیب صرفاً در سطح 

کند و گویا از و اثرگونه بودن را صرفاً در متن دنبال می« زئبریه»قبول نیست؛ زیرا دریدا هم در مقام اجرا 
 .(333-334پیگیری این امر در نشانه و کلمه عبور کرده است )همان، ص

شکنی نقد ادبی است و ضمن آنکه تا سطحی با ساخت شکنی بیشتر از زاویۀ مسائلگاه ابودیب به ساختن
الرؤی »، «جدلیه الخفاء و التجلی»گیرد. آثار او مانند شود، در سطحی دیگر با آن زاویه میهمراه می

 .در قلمرو نقد ادبی و مسائل آن قابل ارزیابی هستند« جمالیات التجاور»و « عذابات المتنبی»، «المقنعه
 :هاییشکنی به مثابه ر ساخت .6

شکنی او دارد. بختی بن عوده، پژوهشگر الجزایری، از کسانی است که نگاهی تمجیدی به دریدا و ساخت
اند و آنچه از داند که باب اختلاف و توجه به آن را گشودههای فکری میاو دریدا و الخطیبی را استوانه

(. 334-338است )همان، صکند، همین رویکرد خاص به اختلاف شکنی برای او جذاب جلوه میساخت
شکنی عربی ندارد. نوشتۀ او دربارۀ بن عوده به سبب عمر کوتاه، حضور قابل توجهی در فضای ساخت

شکنانه ترین آثار اوست که در آن، الخطیبی به عنوان الگویی از نوشتار ساختعبدالکبیر الخطیبی از مهم
 .شودمعرفی می

 :شکنی به مثابه عبور از مرزساخت .۷
شکنی در بیان او همچون شکستن حدود معرفی داند که ساختکی علی حرب را متفکر و ناقدی میالبن
کند و بسته بودن شده تردید میهای فکری تثبیتهای معرفتی و سیستمشود. حرب در کارآمدی نظاممی

نیز شکل نظام  کوشد پروژۀ فکری خودتابد. از آنجایی که او ضد سیستم و نظام است، میها را برنمیساخت
پیدا نکند؛ با این حال، در اینکه بتواند به این هدف جامه عمل بپوشاند، جای بحث وجود دارد )همان، 

 .(34۷ص
گونه که هستند های فکری خود منفعل نیست و اینگونه نیست که الگوهای مفهومی را همانحرب در فعالیت

شکنی به صورت عملیاتی و مفید به کار گیرد. او ساخت ها را بازسازی کرده وکوشد آنبه کار گیرد؛ بلکه می



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

108 

گیرد و از این رو، نیچه، هایدگر، دلوز و داند که قلمرو وسیعی از مصادیق را دربرمیرا یک افق گسترده می
کند و حتی از آلتوسر، اشتروس، بارت و لاکان نیز به عنوان شکنی وارد میفوکو را نیز در چارچوب ساخت

 .(351اند )همان، صشکنی سهیم بودهبرد که در تعمیق ساختکسانی نام می
های ها و فعالیتای از تکنیکتر از مجموعهشکنی را چیزی فراتر از یک شیوه فلسفیدن و وسیعحرب ساخت

های هایدگر، ها را با یافتهکوشد آنکند، بلکه میکند و صرفاً به مفاهیم دریدا بسنده نمیروشی تصور می
شناسانه شکنی از بعد زیباییلتوسر و ارکون ممزوج سازد. همچنین در بیان مسائل و مقولات ساختفوکو، آ

های حرب یک بعد نهد. از این رو، نوشتهشود و اسلوب را به خاطر مصلحت مفهوم از کف نمیغافل نمی
 .(352-353کنند )همان، صذوقی و بلاغی دارند و پیوند وثیقی با نوشتار ادبی پیدا می

« اثر»داند. حرب حقیقت را دریدا می (trace) «اثر»النبکی نگاه حرب به حقیقت را نتیجۀ توجه او به مفهوم 
گوید: فکر ارتباط با حقیقت است و حقیقت، اثر واقعه و نتیجۀ یکی از کند و میواقعه تعریف می« رد»و 

 .(356-358نتایج آن است )همان، ص
شکنی از زاویۀ نگاه عربی و به طور ها تلاش شد تا ساختمیل آفاق آنبندی و تکهرچند با طرح سه طیف

های موافق و مخالف در قلمرو عربی وجود دارند که در هیچ متکثر مورد بررسی قرار گیرد، برخی شخصیت
توان اند، میشکنی که مورد توجه قرار نگرفتهاند. از جمله مخالفان ساختها مطرح نشدهبندییک از طیف

 .عادل عبدالله، ادریس هانی و محمد شوقی الزین اشاره کردبه 
بندی های گذشته بیان شد، صورتبندیدر پایان، با تکیه بر مباحثی که دربارۀ متفکران مختلف در طیف

 .ها، ارائه خواهد شدجدیدی از موافقان و مخالفان، با توجه به جایگاه و اهمیت آن
 :شکنیعادل عبدالله و ساخت .1
پرداز حوزۀ مطالعات فرهنگی است. از او سه مجموعه شعر منتشر شده عبدالله، شاعر، ناقد و نظریهعادل 

های او در زمینه«. متحف العدم»و « بمناسبه وجودی حیاً »، «مؤونه الرحیل الی الفراغ»است که عبارتند از: 
التفکیکیه، »، «لعقیم لطائر الفینیقادونیس، الرماد ا»توان به فکری نیز فعال است و از جمله آثار مهم وی می

 .اشاره کرد« المثقف السیاسی»و « الله و الامام»، «اراده الاختلاف و سلطه العقل
پردازد و در مقایسه شکنی دریدا میبه نقد و بررسی ساخت« التفکیکیه، اراده الاختلاف و سلطه العقل»کتاب 

شکنی هرچند کند که ساختتوجه است. عبدالله اشاره می با سایر نقدهایی که در حوزۀ عربی ارائه شده، قابل



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

109 

شکنی هایش قرار دهد، اما در نهایت خود ساختکوشد از متافیزیک خلاص شود و اختلاف را محور تبیینمی
 .شودنیز در قامت یک متافیزیک پدیدار می

کند. ها را تخطئه میاو از آن هایپردازد و برداشتعبدالله در این راستا به نسبت دریدا با سوسور و هگل می
کند او اشکال عمدۀ دریدا در خوانش از سوسور را، عدم فهم درست سرشت نشانۀ سوسوری معرفی می

 .(51، ص1۹۹۷)عبدالله، 
ترین مقولۀ بالاترین و انتزاعی« وجود»کند. از آنجایی که های دریدا از هگل نیز اشاره میعبدالله به ناخوانش
شود، در فرایند دیالکتیک و دریافت مقولۀ صیرورت به مقولۀ ۀ آغاز فلسفۀ او محسوب میهگلی است و نقط

گیرد که هیچ اولی و اصلی محضی وجود ندارد و حتی وجود شود، دریدا این نتیجه را میمتوسل می« عدم»
ثانوی و که بدایت و اولی هگل است، با ملاحظه عدم دریافت شده و به عدم نیازمند است؛ به طوری که 

 .(82کند و با آن عجین است )همان، صفرعی، اول را در اول بودنش یاری می
ای است. وجود در مذهب او آغاز و انجام و وسط است و این در حالی است که فلسفۀ هگل مطلق و دایره

واحد هم ای در آن ای بودن، هر نقطهتوان به طور مشخص بدایتی برای آن قائل شد، زیرا به سبب دایرهنمی
ای در فلسفۀ او را مرکز و اصل قلمداد کرد. به عبارتی، توان هر نقطهآغاز و هم انجام است؛ به طوری که می

داند که همۀ اشکال و لحظات و تحققات خود را بالقوه در بر دارد و تعین را امری میهگل وجود مطلق و بی
نباط در حقیقت خارج ساختن موجود بالقوه به سوی شود و استبه عبارت دیگر، عدم نیز از وجود استنباط می

توان آن را انتقال منطقی از وجود ضمنی به وجود علنی دانست لحظۀ وجود بالفعل آن است؛ یا اینکه می
 .(84-86)همان، ص

ها را با استناد به اولی هگل یعنی وجود، خواهد مشوب بودن همۀ اصول و اولیبا این وصف، اینکه دریدا می
 .ش سازد، از نگاه عبدالله پذیرفتنی نیستمخدو

یس هانی و ساخت .2  :شکنیادر
ادریس هانی، متفکر معاصر مغربی، از جمله ناقدان فکرفکری معاصر عربی به طور عام و جریان 

های فکری متفکران عرب شود. ویژگی نقد هانی توجه به پروژهشکنی به طور خاص محسوب میساخت
 .رفت از آن، استهای بروننهضت عربی، یعنی بررسی اسباب انحطاط و راهمعاصر با ملاحظه پرسش 

او در این راستا به ارزیابی دستاوردهای فکری متفکران عرب معاصر پرداخته و به طور خاص محمدعابد 



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

110 

دهد. الجابری، طه عبدالرحمن، محمد ارکون، عبدالله العروی و علی حرب را در آثار خود مورد توجه قرار می
المفارقه »، «محنه التراث الآخر»، «ای رهان؟العرب و الغرب، أی علاقه»توان به ز جمله آثار او میا

ها مسئلۀ سنت و تجدد اشاره کرد که در آن« خرائط أیدئولوجیه ممزقه»و « الاسلام و الحداثه»، «والمعانقه
 .در آثار متفکران عرب بررسی شده است

شود. او هنگامی که حرب را نقد ر نقدهای او بر علی حرب محقق میشکنی از رهگذتوجه هانی به ساخت
کند. در کنار نقد حرب، نقدهای هانی بر محمد ارکون به شکنی را نیز نقد میکند، به طور کلی ساختمی

باشد. هانی به طور شکنی است نیز قابل توجه میاش ساختعنوان متفکری که بخشی از خاستگاه فکری
شکنی و حرب را در جریان ساخت« خرائط أیدئولوجیه ممزقه»و « الاسلام و الحداثه»ای هخاص در کتاب

 .دهدفکر معاصر عربی طرح کرده و مورد انتقاد قرار می
ای بر پررنگ کند که توجه ویژهشکنی او را گفتمان عبور مرکززدایانه از میراث معرفی میهانی، حرب و ساخت

شکنی حربی دو عامل مهم را مانع خروج از ن دارد. از نگاه هانی، ساختکردن بحران معنا و پیامدهای آ
و « معنا»کند که عبارتند از: امپریالیسم معنی و دیکتاتوری حقیقت. به بیان دیگر، انحطاط معرفی می

کوشد با منطق گیرد و او به زعم خود میو فهم ما از این دو، محل کنکاش حرب قرار می« حقیقت»
 .(346، ص2006رابطۀ ما و معنا و حقیقت را بازسازی کند )هانی، اش، تحویلی

داند، پروژۀ فکری او را باعث اش مبدع نمیشکنانههانی ضمن آنکه حرب را در مفاهیم و سازوکارهای ساخت
« من»شکنی حرب در مسئلۀ کند. از نگاه هانی، مشکل اصلی ساختتخریب هر امر قائم و ثابتی معرفی می

به مثابه اموری که محور نهضت عربی هستند، از سازوکار « هویت»و « من»شود. اگر پدیدار می« هویت»و 
شکنی عبور داده شوند، دیگر سخن گفتن از نهضت عربی و پرسش از اسباب انحطاط معنا نخواهد ساخت

 .(348داشت )همان، ص
کید میهای نیچههانی با اشاره به ریشه مۀ روشنفکران جهان به طور خاص فرض بگیرید ه»کند: ای حرب تأ

اگر نیچه «. ها مرگ همۀ آنان را اعلام نکند!تواند تضمین بدهد که کسی از بین آنای شوند؛ چه کسی مینیچه
ای شدن همه، انتحار جمعی و اعلام مرگ همگان دور از انتظار نخواهد بود مرگ خدا را اعلام کرد، با نیچه

 .(1۷1، ص2005)هانی، 
 



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

111 

 :شکنیالزین و ساخت محمد شوقی .3
شکنی دریدا و علی حرب ارزیابی کرد. گرچه محمد شوقی الزین، متفکر الجزایری، را باید در امتداد ساخت

شکنی است، اما شود و به نحوی نسل سوم جریان ساختشکنی محسوب میاو از متأخرین در حوزۀ ساخت
عبدالکبیر الخطیبی، علی حرب و عبدالله ابراهیم گیرد. اگر شکنی را به کار میهای ساختبه طور جدی ایده

شود؛ زیرا او بیش از همه خود شکنی عربی باشند، الزین نسل سوم محسوب میهای اول و دوم ساختنسل
توان او را از پیامدهای پروژۀ کند و از این جهت میشکنی حرب معرفی میهای ساخترا مدیون اندیشه

 .فکری حرب نیز محسوب کرد
های حرب الزین در آثار خود اهتمام جدی به حرب و پیروی از اسلوب نوشتاری او دارد. اندیشه شوقی

های الزین در الجزایر شیوع زیادی یافته، به طوری که دامنۀ نفوذ حرب در الجزایر بیشتر از به واسطه فعالیت
ان الجزایری دربارهٔ حرب ها و مقالات متعددی از جانب پژوهشگرنامههر کشور عربی دیگری است. پایان

اشاره کرد. شوقی الزین « قراءات فی فکر و فلسفه علی حرب»توان به کتاب منتشر شده که به طور خاص می
اش به وی را حرب را به زبان فرانسوی ترجمه نمود که اوج اهتمام و علاقه« حدیث النهایات»خود کتاب 

 .دهدنشان می
های شکنی و استوانهدریدا و حرب نیز علاقهٔ او به جریان ساختهای الزین به تقدیم برخی از کتاب

، «الذات و الآخر»، «تأویلات و تفکیکات»توان به سازد. از جمله آثار الزین میغربی و عربی آن را هویدا می
اشاره کرد که با « الثقاف فی الأزمنه العجاف»و « هویات و غیریات»، «سیاسات العقل»، «ازاحات فکریه»
شکنی عربی اند. او از ابن عربی به عنوان پیشگام ساختشکنی نگاشته شدههام از فلسفۀ اختلاف و ساختال

 .(240، ص2002برد )الزین، نام می
الزین همانند حرب توجه خاصی نیز به میراث تصوف اسلامی و مسیحی دارد و این امر شاید به قرابت 

کید میدر مقام دفاع از ساخت شکنی مربوط شود. اوظاهری میان تصوف و ساخت کند که شکنی تأ
ای کلی شکنی گسستن مادۀ متن و تحویل آن به عناصر اولیه نیست، بلکه دقت در تار و پود آن به گونهساخت

ای میکروسکوپی دارد؛ یعنی متن را در مقیاس خرد و مایکروسکوپی است. قرائت سنتی و متعارف متن، رویه
شکنی با غوص در اعماق متن و تشعبات آن نشان دهد، اما ساختوانش قرار میو محدود مورد بررسی و خ

های ارزشی و سیاسی و سطوح های فکری، ریشهدهد که متن، امری مرکب از تار و پود مفهومی، شبکهمی



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

112 

 .سازدزبانی گوناگون است که قبض بر اصول یا تسلط بر معنای آن را ناممکن می
کید می رغم نظام شکنی حتی در طبیعت هم جریان دارد، به طوری که علیختکند که ساالزین تأ

های بندی(. الزین هر چند در طیف۹6-۹5، ص2012ثبات است )الزین، ظاهری، از درون آشوبناک و بی
تری اند، حضور گستردهها بیان شدهبندیگانه مغفول مانده، اما نسبت به برخی از اسامی که در آن طیفسه

 .شکنی داردساختدر مسائل 
 گیرینتیجه

ای که به بیان شکنی در خاستگاه خود، نحوی طغیان بر مرکزگرایی و اروپا محوری بود؛ مرکزگراییساخت
های فراوان را نفی کرده بود. ظرفیت انتقادی و دریدا در تمرکز بر لوگوس و صوت تبلور یافته و دیگری

صورت یک نیروی انتقادی دوجانبه عمل کند؛ از ربی، بهشکنی باعث شد که در قلمرو عروشنگرانهٔ ساخت
 .کردداد و از سوی دیگر، میراث خودی را نفی مییک سو اجازهٔ نقد غرب را می

ها، و همچنین ارائهٔ اجمالی متفکران گانه و تکمیل آفاق آنهای سهبندیاین نوشتار، پس از بیان طیف
ها، به یک بندیگرفته بودند، و با تکیه بر توضیحات طیفتر مورد غفلت قرار موافق و مخالف که پیش

شکنی بندی جدید دست یافته است که بر اساس میزان اهمیت فرد و نوع موضع او در مقابل ساختطیف
 .تنظیم شده است

شکنی و کسانی که نگاه ایجابی به آن دارند در قلمرو عربی عبارتند رسد موافقان جریان ساختبه نظر می
 :از

 بدالکبیر الخطیبیع .1
 محمد ارکون .2
 علی حرب .3
 عبدالله ابراهیم .4
 محمد الشوقی الزین .5

 :اند نیز عبارتند ازشکنی داشتههای جدی با ساختکسانی که مخالفت
 عبدالوهاب المسیری .1
 عادل عبدالله .2



 

 

بی
عر

صر 
معا

شه 
ندی

در ا
دا 

دری
نی 

شک
ت 

اخ
  س

دی
ت بن

صور
 

 

113 

 عبدالعزیز حموده .3
 ادریس هانی .4

طبیعتاً فضای مساعدتری برای گانه حضور داشتند، های سهبندیالبته، سهم دیگران که در میان طیف
ای وارد این صورت حرفهشکنی، بهشکنی فراهم آورد؛ هرچند این دسته از متعاطیان ساختحضور ساخت

 .حوزه نشدند
 
 
 
 
 
 
 

  



 

 

ین
سلم

ر م
اص

 مع
شه

ندی
ت ا

لعا
طا

م
 ،

ال 
س

یاز 
هم

د
 ،

اره 
شم

 یک
ت و

یس
ب

، م
ان 

ست
 تاب

ر و
بها

14
04

 
   

114 

 منابعفهرست 

 .، بیروت، دارالساقیالثابت و المتحول، (1973)ادونیس، احمد علی،  .1
 .بیروت، الموسسه العربیه للدراسات و النشر، هکذا اقرا مابعد التفکیک، (2005)حرب، علی،  .2
 .، بیروت، الموسسه العربیه للدراسات و النشردریدا عربیا، (2005)البنکی، احمد،  .3
 .، بیروت، دارالفارابیدریدا و التفکیک، (2010)عطیه، عبدالحلیم،  .4
 .، بیروت، المرکز الثقافی العربیالخطیئه و التکفیر، (2006)الغذامی، عبدالله،  .5
 .، بیروت، المرکز الثقافی العربیالمرکزیه الغربیه، (1997)راهیم، عبدالله، اب .6
 .، بیروت، دارالحواراسس الفلسفیه لمابعد البنیویه، (2007)سعدالله، سالم،  .۷
 .، بیروت، المرکز الثقافی العربیاوهام النخبه، (2004)حرب، علی،  .8
 .بیروت، دارالفکر ،الحداثه و مابعدالحداثه، (2003)المسیری، عبدالوهاب،  .۹

 .، دمشق، دارالحسادالتفکیکیه؛ اراده الاختلاف و سلطه العقل، (1997)عبدالله، عادل،  .10
 .، بیروت، الانتشار العربیایدیولوجیا عربیه ممزقه، (2006)هانی، ادریس،  .11
 .، بغداد، دارالهادیالاسلام و الحداثه، (2005)هانی، ادریس،  .12
 .، بیروت، المرکز الثقافی العربییلات و التفکیکاتالتاو، (2002)الزین، محمد شوقی،  .13
 .، بیروت، منشورات الاختلافالذات و الاخر، (2012)الزین، محمد شوقی،  .14
 .، کویت، المجلس الوطنی للثقافهالمرایا المحدبه، (1997)حموده، عبدالعزیز،  .15
 .دار توبقال للنشر ، ترجمه کاظم جهاد، الدارالبیضاء،الکتابه و الاختلاف، (2000)دریدا، جاک،  .16

 
 

 


